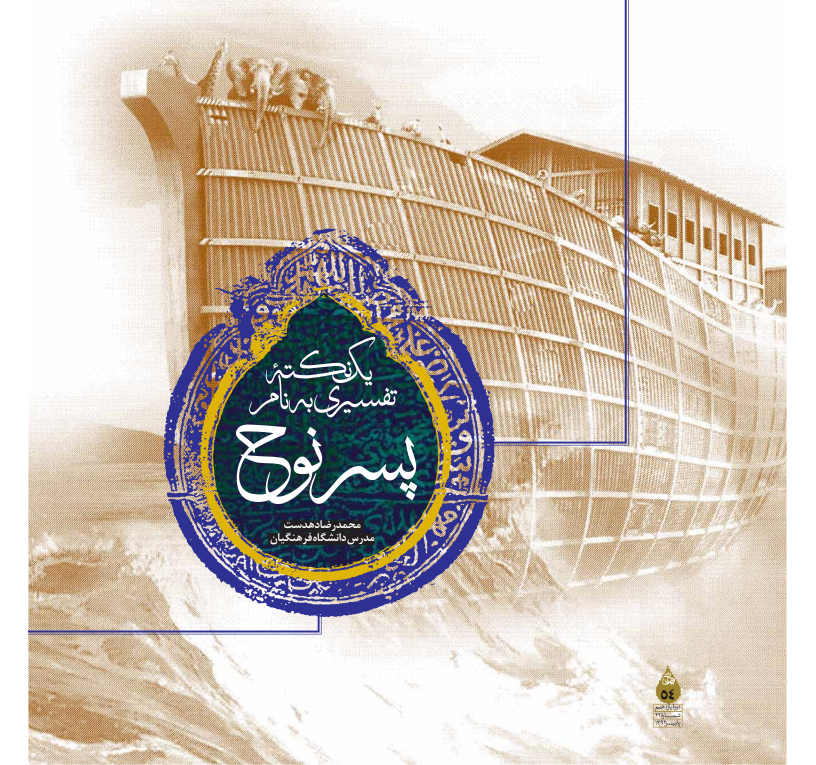
کرده، به آن اعتماد کن و از نور هدایتش بهره گیر و آنچه را که شیطان تو را به دانستن آن وا میدارد و کتاب خدا آن را بـر تو واجب نکرده، رها کن و بـدان، آنها که درعلم دین نمی دانند، بی نیاز ساخته است و اعترافشان را به ندانستن، ستایش کرده است» (خطبهٔ ۹۱).

این قرآن است که با آن می توانید راه حق را بنگرید و «نیک بنگر ای انسان! هر راهی که قرآن به آن راهنمایی با آن سخن بگویید و بهوسیلهٔ آن بشنوید. بعضی از قرآن از بعضی دیگر آن سخن می گوید و برخی بر برخی دیگر گواهی میدهند و کسی را که همراهش شد، از خود جدا نمیسازد (کلام ۱۳۴). پس آنرا فرا گیرید که نیکوترین سـخن اسـت استوارند، خدا آنها را از فرو رفتن در آنچه که تفسیر آن را و آن را نیک بفهمید که بهار دلهاست. از نور آن شفا و بهبودی خواهید که شفای سینههای بیمار است.... و آن سودبخش ترین داستانهاست. (خطبهٔ ۱۱۰).



این قرآن ساکتی گویاست و حجت خدا بر همه (خطبهٔ ۱۸۳) ولی خدا برای فهم آیات و تبیین احکامش و وفابهعهد خـود، محمد(ص) را مبعوث کـرد. در روزگاری کـه مردم بر بدترین راهها اصرار داشتند، خدا مردم را با محمد (ص) نجات داد و او را با کوچ کردن از دنیا گرامی داشت و به سرای دیگر برد (خطبهٔ ۱) اما پس از پیامبر (ص)، شـما مردم بهوسیلهٔ ما (اهلبیت) از تاریکیهای جهالت نجات یافته و هدایت شدید و به کمک ما به اوج ترقی رسـیدید. صبح سعادت شما با نور ما درخشید. کر است گوشی که بانگ بلند پندها را نشنود و آن کس را که فریاد بلند کر کند، آوای نرم حقیقت چگونه در او اثر خواهد کرد؟ (خطبهٔ ۴)

حضرت نوح -علیه السلام- ابوالانبیاء و اولین پیامبر اولوالعزم و نخستین حامل کتاب و مجموعهٔ قوانین دینی در آن است. خداوند متعال داستان نوح را در چهارده سوره از قرآن آورده و سورهای نیز بهنام او فرستاده است. وی مقامی والا و ارجمند دارد.

نوح (ع) چهار پسـر به نامهای سام، حام، یافث و کنعان داشت. سـه پسـر اولش همراه مؤمنان سـوار کشتی نجات شدند، ولی چهارمی یعنی کنعان سوار نشد و با کافران ماند. این مقاله دربارهٔ موضع او و نوح (ع) در این ماجراست.

نویسنده سعی بر قضاوت تفسیری ندار د و فقط می خواهد دو نظر بر جسته را دربارهٔ یکی از مبهم ترین نکات تفسیری قر آن بنگارد و معرفی کند. قضاوت دربارهٔ اینکه کدام نظر به صواب نزدیک تر است، با اهل نور است.

کلید واژهها: قر آن، تفسیر، سورهٔ هود، نوح، پسر نوح، ترک اولی

## طرح موضوع

خداوند متعال در سـورهٔ مبارکهٔ هـود، کریمهٔ ۳۱ به بعد می فرماید: "... و به نوح(ع) وحی شـد که از قوم تو جز کسانی کـه تاکنون ایمان آوردهاند، هرگز کسـی ایمان نخواهد آورد. بنابرایــن از کارهایی که همواره بر ضد حـق انجام میدهند، اندوهگین مباش و با نظارت ما و بر اسـاس وحی ما کشتی را بسـاز و با من دربارهٔ کسـانی که ستم کردهاند، سخن مگو که یقیناً آنان غرق شدنی هستند. و نوح(ع) کشتی را میساخت و هرگاه گروهی از اشراف و سران قومش بر او عبور می کردند، او را به مسخره می گرفتند. گفت: اگر شما ما را مسخره می کنید، مسـلماً ما هم شـما را بههنگام پدید آمدن طوفان همان گونه که مسخرهمان کردید، مسـخره خواهیم کرد. سپس خواهید

دانست که چه کسی را در دنیا عذابی خوار کننده و در آخرت عذابی پایدار خواهد رسید.

رویارویسی نوح(ع) و قومیش همچنان ادامه داشت تا هنگامی که فرمان ما فرا رسید و تنور فوران کرد. گفتیم: از هرنوع حیوانی یک زوج دوتایی، یک نر و یک ماده و نیز خاندانت و آنان که ایمان آوردهاند. در کشتی سوار کن، مگر کسی که پیش تر، فرمان غرق شدن را بر او لازم کردهایم.

و جز اندکی همراه او ایمان نیاوردند. نوح(ع) گفت: در آن سوار شوید که حرکت کردنش و لنگر انداختنش فقط بهنام خداست. یقیناً پروردگار بسیار آمرزنده و مهربان است.

آن کشتی، آنان را درمیان موجهایی کوهآسا حرکت میداد و نوح(ع) فرزندش را که در کناری بود، بانگ زد که ای پسرم! همراه ما سوار شو و با کافران مباش!

گفت: به زودی به کوهی که مرا از این آب نگه دارد، پناه میبرم.

نوح(ع) گفت: امروز در برابر عذاب خدا هیچ نگهدارندهای نیست، مگر کسی که خدا بر او رحم کند.

و موج میان آن دو حائل شد و پسر از غرق شدگان گردید.... و نوح پروردگارش را ندا داد: پروردگارا! بهراستی که پسرم از خاندان من است و یقیناً وعدهات به نجات خاندانم حق است و تو بهترین داورانی!

خـدا فرمود: ای نوح، به یقین او از خاندان تو نیست. او کرداری ناشایست دارد. پس چیزی را که به آن علم نداری، از مـن مخواه. همانا من تو را اندرز میدهم که مبادا از ناآگاهان باشی! نوح(ع) گفت: پروردگارا! من از اینکه چیزی را که به آن علم ندارم از تو بخواهم، به تو پناه میبرم. اگر مرا نیامرزی و بر من رحم نکنی، از زیان کاران خواهم بود...."

به طور خلاصه، از این آیات چند نتیجه می توان گرفت: الف) تا وقتی نوح(ع) کشتی می ساخت، پسر نوح(ع) کفر خود را پنهان ساخت و از منافقان بود و پدر به کفر او پی نبرده بود.

ب) وقتی آب از آسیمان و زمین همهجا را فراگرفت و نوح(ع) با مؤمنان سوار کشتی شد، پسر نوح(ع) سوار نشد. ج) وقتی کشتی روی آبها روان شد و امواج آب کفار را درهم شکست، پسر نوح(ع) در آبها دستوپا میزد. نوح(ع) او را دید و به سوارشدن به کشتی دعوت کرد ولی او باز هم دعوت یدر را نیذیرفت.

د) پس از این صحنه، نوح(ع) دست به آسمان برداشت و عرض کرد: «پرودگارا! فرزندم از اهل من است و وعدهٔ (نجات) تو حق است.»



در اینجا خداوند به نوح(ع) می فرماید:

«آنچه را به آن علم نداری، از من مخواه... مبادا از ناآگاهان باشی!» و نوح(ع) عرض می کند: «خدایا اگر بر من رحم نکنی، از زیان کاران خواهم بود!»

# سؤال

- آیا نبوح(ع) بعد از اینکه همه را سنوار کشتی کرد ولی فرزندش، کنعان سنوار نشد و همراه کافران برجای ماند، میبایست از خدا میخواست تا او را نجات دهد؟
- با اینکه دید فرزندش سـوار نشد و همراه کفار برجای ماند،
  کفـر فرزند بر پدر معلوم نشـده بود؟ یعنـی احتمال میداد فرزندش مؤمن است ولی سوار کشتی نمیشود؟
- آیا نوح(ع) نمیدانست که رابطهٔ واقعی انسانها براساس اعتقادات است نه رابطهٔ فامیلی؟

• آیا نوح(ع) نمی دانست که فرزندش از اوامر خدا و او سرینچی کرده، بنابر ارادهٔ حق تعالی هلاک شدنی

روان شد و امواج آب ها گروان شد و امواج آب کفار را درهم شکست، پسر نوح (ع) در آب ها دست و پا میزد. نوح (ع) او را دید و به سوار شدن به کشتی کوعوت کرد ولی او باز هم دعوت پدر را نپذیرفت

● آیا نوح حق داشت برای فرزندش وساطت کند؟ چرا برای دیگران وساطت نکرد؟ آیا احتمال مییداد که او حرف حق را قبول خواهد کرد؟

● وقتی نوح(ع) پسرش را در میان موجهای آب مشاهده کرد، درحالی که

می دید او می گوید: «ساوی الی جبل یعصمی» چرا دوباره فرمود: «آن ابنی من یعصمی» در حالی که می دانست وقتی پسرش از راه خدا جدا ماند، دیگر رابطهٔ پدر و پسری وجود ندارد؛ همان طور که خداوند به صراحت فرمود: «آنه لیس من أهلک....» در حالی که او واقعاً از اهل خانوادهٔ نوح(ع) است، خداوند این رابطه را

دود میداند.

# دیدگاههای مختلف

الف) گروهی از مفسران سعی کردهاند گفتار نوح(ع) را دقیق، حساب شده و «به مقتضای ادب نبوت» تعبیر کنند. میخواهند این گونه نتیجه بگیرند که وی به خود جرئت نداده که نجات پسرش را با صراحت از خدا بخواهد، بلکه به گونهای سخن گفته است که گویی کسی از حقیقت امر استفسار می کنید...

أحمل فيها من كلّ زوجين اثنين و اهلك الّا من سبق عليه القول، و گمان ميبرد كه اين پسر هم بايد از نجاتيافتگان باشد. خود او قبلاً گفته بود: «ربّ لاتذر علي الارض من الكافرين ديّاراً» و به آنها نفرين كرده بود. نوح پسرش را مؤمن ميدانست و مخالفت او با امر پدر، كفر نبود! و منجر به كفر هم نمي شد....

مرحوم علاّمه طباطبائي (ره) ضمن انتخاب اين رأى در اين باره نوشته است: «.. فأخد نوح(ع) يدعوا لابند و الظرف هذ الظرف لم يجترء على ما يقتضيه أدب النبّوه على ان يسـأل ما يريده من نجاه ابنه بالتصريح بل اؤرد القول كالمستفسر عن حقيقت الأمر....» (طباطبائي، بي تا: ٢٣٢).

و خلاصهٔ کلام علّمه این است که نوح پسرش را مؤمن میدانست و مخالفت او با امر پدر هنگامی که او را به سوار شدن به کشتی دعوت کرد، کفر نبود و منجر به کفر هم نمیشد بلکه مصیبتی بود مادون کفر. کلام فوق دلالتهای دیگری نیز دارد:

- وربّی دلالت بر استرحام می کند.
- اضاف در «ابنی» دلالت می کند که «من أهلی» حجت و دلیل دارد و او واقعاً پسر نوح است.
- تأكيد بر انّ و لام جنس در «انّ وعدك الحقّ» دلالت مى كند بر اينكه نوح حق ايمان را بجا آورده است.

معنی آیه این است که: «پروردگاراا پسرم جزو خانوادهٔ من است و وعدهٔ تو سراسر حق است. به همین دلیل نبایستی او را به عذاب قوم بگیری و غرق کنی، ولی معذلک حکم حق مربوط به تو است،زیرا تو از همهٔ حاکمان بهتر حکم میکنی. گویی نوح(ع) راجع به حقیقت امر توضیح میخواهد. فلذا نجات پسرش را مطرح نمی کند و زیاده از آنچه خدا از او حکایت کرد چیزی نمی گوید. (همان، ۳۲۲).

دیگران بر این فرمایش علامه چند سؤال و اشکال وارد کردهاند؛ از جمله:

۱. اینکه فرمودید نجات پسرش را به صراحت از خدا نخواسته است، کاملاً با ظاهر آیه منافات دارد. زیرا اگر منظورش نجات پسرش نبود، گفت «آنّ ابنی من أهلی» چه معنا داشت؟ مگر خدا نمی دانست او فرزند نوح(ع) است؟

7. اینکه نوح(ع) فرمود آن وعدک الحق، امری بسیار روشن و واضح است و اگر او هم نمی گفت، هیچ فرقی نمی کرد. در واقع باید به آن اقرار می کرد. گویی با این جمله می خواهد بگوید اکنون زمان وفا به وعدهای که در نجات اهلم داده بودی، رسیده است؛ پس به آن عمل کن! باز این سؤال پیش می آید که واقعاً نوح(ع) نمی دانست که پسرش از او بریده، سوار کشتی



نشده و همراه کافران شده است، آثار عذاب را میبیند و به ریش مؤمنان میخندد،پس او از وی نیست؟

۳. اینکه فرمودید: «سوار نشدن پسر به کشتی کفر نیست و منجر به کفر هم نمی شود! حرف عجیبی است. زیرا به بیان صریح قرآن کریم «و اهلک الا من سبق علیه القول»: هر که سبوار کشتی نشده باشد،اهل هلاکت است، و سه پسر او که همراه پدر سوار شدند، از نجاتیافتگان محسوب می شوند و چهارمی (کنعان) که سوار نشد، اهل نجات نیست و نوح(ع) با دیدن امتناع او باید به این معنا پی می برد.به علاوه، وقتی موج سراغ او آمد، باز هم عقیدهٔ حق پدر را به سخره گرفت و گفت: «به کوه پناه می برم!»

با همهٔ این مسائل روشن و علنی، کفر چه تعریف دیگری دارد که ما نمی دانیم؟ یعنی تا اینجا هنوز کفر پسر برای پدر روشن نشده بود؟

٤. «اتّه ليس مين أهلک»، رد علني قول نوح(ع) است كه اصرار داشت: «انّ ابني من أهلي» و جملهٔ «فلا مستألن ما ليس لك به علم»، نشان مي دهد كه نوح(ع) غرق محبت فرزند شده و عواطف ابوّت بر او غلبه كرده بود و هرطور بوده مي خواسته است، پسر را نجات دهد. درحالي كه حضرت ابراهيم(ع) كه خداوند وي را شيعهٔ نوح(ع) مي داند و [انّ من شيعته لابراهيم، (صافات/٨٨)]، با اين موضوع بسيار قاطعانه برخورد كرد و پسر را با رضايت خودش به قربانگاه برد كه خداوند از او تمجيد مي كند و مي فرمايد: «قد صدّقت الرؤيا انّا خداك نجزي المحسنين... و تركنا عليه في الآخرين سلام و على ابراهيم كذلك نجزي المحسنين» (صافات/ ١٠٤ تا ١٠٤).

پس از آوردن چند سؤال مهم از علامه (ره)، بقیهٔ فرمایشات او را به اختصار ذکر می کنیم که می فرماید: «خلاصهٔ معنی آیه میرساند که این پسـرت دارای کارهای ناشایست است. پس او جزو بسـتگان تو -که وعدهٔ نجات آنها را به تو داده بود- نیست. مؤید این معنا قرائت آنه عمل غیر صالح است که با فعل ماضی خواندهاند. یعنی او کار ناشایست کرده است و اگر گمان کنیم که خدا به نوح خطاب کرده که در خواست تو که پسرت را نجات دهیم کار ناشایستی اسـت، زیرا در خواست مطلبی است که بدان علم نداری، یکی از ضعیف ترین تفسیرهاست و با جملات دیگر قبل و بعد از آن سازگاری ندارد.

گفتهٔ نوح(ع) سوالی را در بر ندارد، بلکه طوری است که اگر به سخن ادامه می داد، به سؤال می کشید، ولی عنایت الهی جلوی سؤال او را گرفت (طباطبائی، بیتا: ۳۱۷)

در مجموع، این دیدگاه در پی آن است که همهٔ مواضع نوح(ع) را طبق رسم بندگی عرض کند و حتی از آوردن کلمهٔ

اعتراض ٍ یا بهقولی «ترک اولی» برای وی پرهیز کرده است.

مثلا مثل بعضی مفسرین اذعان نمی کنند که «نوح به این مسئله توجه نداشت که فرزندش کنعان مشمول وعدهٔ البی مسئله توجه نداشت که فرزندش کنعان مشمول وعدهٔ البهی نیست... به علاوه احساس مسئولیت شدیدی که نوح در رابطه با فرزندش می کرد و عشق و علاقهٔ طبیعی ای که هر پدری به فرزندش دارد، سبب شد که چنین درخواستی را زخداوند بکند... و در مقام عذرخواهی به درگاه خدا و طلب عفو برآمد؛ هرچند گناهی از او سر نزده بود اما مقام و موقعیت پیامبر ایجاب می کند که بیش از این مراقب گفتار و رفتار خود پیامبر ایجاب می کند که بیش از این شخصیت، بزرگ بود و باشد. همین ترک اولی برای او با این شخصیت، بزرگ بود و به همین دلیل از پیشگاه خدا تقاضای بخشش کرد». (مکارم،

شیخ الطائفه (ره) نیز در تبیان به نحوی گذرا از کنار این مهم گذشته است و ضمن جملاتی دوپهلو می فرماید: «خدا قبلاً به نوح وعده داده بود که وی و اهلش را نجات می دهد و نوح مأمور بود که همه را سوار کشتی

> کند؛ فلذا از خدا خواست اگر فرزندش جزو کسانی است که باید نجات یابد، پس نجاتش دهد و با این شرط از خدا خواست زیرا ما میدانیم که:

هیے پیامبری نباید از خدا چیزی بخواهد که نشدنی است و اجابت نخواهد شد! ولی اجازه دارد چیزی را مقرون به شرط کلام محقق نشد، خواستهٔ نوح (نجات فرزندش) هم محقق نشد....(طولی، بی تا، ج ٥: ٤٩٣).

ب) گروه دیگری از مفسران سعی کردهاند این کار نوح(ع) را «ترک اولی» به حساب آورند و توضیح دهند که پیامبران براساس رتبهای که دارند، مراتبی متفاوت دارند. ترک اولی (آن چنان که در ادامه توضیح خواهیم داد) تخلف و گناه نیست و بعضی انبیا گرفتار آن شدهاند، اما این امر به هیچوجه از درجهٔ نبوت آنها نمی کاهد. چنان که در بالا گفتیم، بعضی مفسران علاقهٔ پدری را یکی از موجبات این ترک اولی می دانند. پدر به هر نحو می خواهد فرزندش را نجات بخشد؛ حتی فرزندی که همراه کفار رفته و درحال غرق شدن است.

چنان که در بعضی روایات صحیح میخوانیم که یعقوب(ع) به خاطر عشق و علاقهٔ زیادی ک به یوسف(ع) داشت، گرفتار بلای فراق شد و سال ها در آن ماند. «عشق و علاقهای طبیعی کـه هر پدری بـه فرزندش دارد و پیامبران نیـز از این قانون مستثنا نیستند، سبب شد که چنین درخواستی را از خداوند



ً از خداچيزي بخواهد ڪهُ

نشدني است واجابت نخواهد

شداولی اجازه دارد چیزی را

مفرونبه شرط بخواهد. پس

چون شرط كلام محقق نشد،

خواستة نوح (نجات فرزندش) هم محقق نشد بکند. اما بهمحض اینکه از واقعیت امر آگاه شد، فوراً در مقام عذر خواهی به درگاه خداوند وطلب عفو برآمد. البته گناهی از وسر نزده بود اما مقام و موقعیت پیامبر ایجاب می کند که بیش از این مراقب گفتار و رفتار خود باشد.... پیوندهای مادی نسب، خویشاوندی، دوستی و رفاقت در مکتبهای آسمانی همیشه تحتالشعاع پیوندهای مصنوعی است. در این مکتب، نور چشمی و امتیاز خویشاوندی در برابر پیوند مکتبی و معنوی مفهومی ندارد.

آنجا که رابطهٔ مکتبی وجود دارد، سلمان فارسی دور افتاده کسه نه از خاندان پیغمبر(ص) و نه از قریش ونه حتی اهل مکه بود، بلکه از نژاد عرب هم نبود، طبق حدیت معروف سلمان منا اهل البیت، جزو خاندان پیامبر محسوب می شود ولی فرزند واقعی و بلافصل پیامبری همچون نوح(ع)، بر اثر گسستن پیوند مکتبیاش با پدر، آن چنان طرد می شود که باانه لیس من اهلک روبه رو می شود (مکارم، ۱۳۸۸، ج۹: ۱۱۸۸).

ودربارهٔ آیهٔ کریمهٔ «پس مخواه از من آنچه را نیست از برای تو به آن دانشی، همانا من پند می دهم تو را که مبادا باشی از نادانان»، باید گفت: عاطفهٔ آن حضرت او را وادار کرد به خواهشی از خداوند، که شایستهٔ مقام نبی اولوالعزم نبود و آن ایس بود که خانواده و اهل بیت مرا از غرق نجات دهی و پسرم از خانوادهٔ من است و وعدهٔ تو حق و صدق است و تخلّف ندارد. پس نجات ده او را، اگر از کسانی است

و جواب مقرون به عتاب از مصدر جلال صادر گردید که: ای نوح! او از خانواده و اهل تو نیست. همانا او مرتکب اعمال ناشایسته است (خودش تبدیل به مجسمهای از زشتیها شده است)، به این درجه که میتوان گفت: سر تا پا کار ناشایسته است... و کسی که مرتکب عمل ناشایسته شود، از خانوادهٔ نبّوت و طهارت نیست. و تو نباید از من چیزی بخواهی که صلاح و صواب بودن آن را نمیدانی و من تو را موعظه می کنم که مبادا در زمرهٔ نادانان باشی و از این درخواستها کنی. این کار شایستهٔ مقام پیامبر اولوالعزم نیست البته صرف اینکه کسی صلاح بودن کاری را نداند و از خدا طلب کند مانعی ندارد ولی اینکه آن حضرت در این مقام مورد عتاب الهی قرار گرفته، برای آن است که ظاهراً سه ترک اولی از او صادر گشته:

• یکی آنکه بدون دقتنظر در وعدهٔ الهی کسی که مستحق عقوبت شده بود، از اهل او استثنا شد، خواهش نجات کنعان را کرد و او را از کسانی که وعدهٔ نجات آنها را دادهاند، محسوب نمود.

دوم آنکه خواهش و مسئلت را بهصورت (شبیه) اعتراض
 درآورد و از خدا طلب حکم بر عدل نمود.

• سوم آنکه محبت کنعان را بعد از کفر و عصیان او از دل بیرون نکرد و این موجب صدور دو ترک اولی قبلی شد و برای همین مورد عتاب الهی قرار گرفت و در آیهٔ بعد استعاذه و استغفار کرد. پس بدان که اگر ادعای محبت خدا و اولیای او را داری، باید محبت دشمن او را اگرچه اولادت باشد، از دل خارج نمایی و الا مستحق عتاب خدا خواهی شد؛ اگرچه پیغمبر اولوالعزم باشی (ثقفی تهرانی، ۱۳۹۹ ه.ق، ج۳: ۲۸).

از حضرت رضا(ع) نقل شده است که دلیل اینکه خداوند نفی فرمود پسر نوح را از او، این بود که معصیت خدا را نمود نه آنکه طهارت مولد نداشت. و کسی که از ما باشد و اطاعت خدا را ننماید از ما نیست (صدوق، ۱۳۸۹: ۲۰۸).

بعضی از مفسران، از نوع بیان و لحن صاحب «روان جاوید» استقبال نکرده و آنرا درخور شأن انبیا ندانستهاند، اما آنچه بهطور صریح از بیان ایشان معلوم می شود، این است که برای نوح(ع) قائل به ترک اولی است.

استاد معظم من، حضرت آیت الله العظمی عبدالله جوادی آملی، به بیان ظریف تر و دقیق تری این مطلب را توضیح دادهاند: «در چنین شرایطی پسر نوح از پدر فاصله گرفت، به گونهای که نوح با صدای رسا او را دعوت می کرد تا وی بشنود، و نادی نوح ابنه ... کلمهٔ مع نشان میدهد که هنوز کفر يسر نوح روشن نشده بود؛ چون اگر كفر او مسلم بود، حضرت می فرمود: «از کافران نباش»، نه «با کافران نباش». از سـوی دیگر، نوح(ع) هرگز از خداوند نمی پرسید که چرا پسرم غرق شد؛ چون می دانست که کافر محکوم به غرق شدن است. حتی خـود نوح(ع) عرض کرد: «خدایا، احدی از کافران را در زمین باقی مگذار!» (هود/ ۲٦ و ۲۷). چنین انسانی از خدا سـؤال نمی کند که چرا پسـرم غرق شده، و سؤال... برای این بود که راز و نکتهٔ غرق شدن پسرش هنوز روشن نبود و درجات علوم انبيا(ع) اين گونه از ظهور و خفا را كاملاً توجيه مي كند... مقام منیع نوح(ع) هم ازنظر علم و معرفت به پایگاهی رفیع رسیده بود و هم از نظر تهذیب نفس تا آنجا که خواستهٔ او خواستهٔ خدا شده بود(جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۲۷۲).

وقتی سخن استاد به اینجا میرسد، بعضی سؤالها و اشکالها از ایشان مطرح می شود که خلاصهٔ آنها به این صورت است:

۱. حقیقت این است که فرق زیادی بین دو جملهٔ «از کافران مباش» نیست؛ زیرا حتی اگر جزو آنان هم نباشی، همین که سوار کشتی نشدهای و پند



ازحضرت رضا(ع)

نقل شده است كه دليل

ينكه خداوند نفي فرمود پسر نوح

را از او، این بود که معصیت

خدارا نمود نه آنكه طهارت مولد

نِداشت. و کسی که از ما باشد

ٍ واطاعت خدارا ننمايداز.

نوح(ع) توجه نکردهای و هنوز بین کفار زندگی می کنی، جزو آنان محسوب می شوی. انسان به یاد آن جوانی می افتد که خدمت حضرت موســی(ع) آمد و عرض کرد: «در لشکر فرعون دوستی دارم که مدتی ازاو بی خبرم! اجازه بده بروم و او را ببینم

موسى(ع) فرمود: «الان وقت اين كار نيست. مي ترسم عذاب برسد و تو را هم با آنها بگیرد!»

ولی جوان اصرار کرد و رفت و چون میان لشکر رسید، عذاب خدا نازل شد و او هم با لشكريان فرعون غرق شد.

۲. فرمودهاید: سؤال از غرق شدن پسرش برای این بود که برایش جای تعجب بود که قرار بوده است اهلش نجات یابند، ولی پسـرش غرق شـد! و هنوز نمیداند که پسـرش از اهلش نيست. «نمى داند» براى نوح (ع) عجيب است، يعنى سؤال ما همین است که: چرا نوح(ع) نمی داند.

٣. اینکه فرمودید: راز غرق شدن پسرش هنوز روشن نبود! بهنظر می رسد محل اشکال باشد. زیرا نوح(ع) دیده که او سوار کشــتی نشــُده، دوباره در میان امواج آبها بهٔ پدرش جواب ردّ داده، نجات را نخواسته و همه را به تمسخر گرفته، آن وقت هنوز نمی داند که چرا پسرش غرق شده است؟ واقعاً این حرف منطقی

٤. دربارهٔ درجات علوم انبيا(ع) قطعاً فرمايش شما صحيح است، ولى نوح(ع) از پيامبران اولوالعزم است و گمان ما اين است که او حداقل درجهٔ علمی و معرفتی بالاتری نسبت به بعضی انبيا مثل يونس(ع) و ... دارد. آيا اولوالعزم هم ترک اولي مي کند؟ قبلاً گفتیم که ابراهیم(ع) همچنین آزمایشی را پس داد و فرزند را بدون چون و چرا به قربانگاه برد! آیا می توان گفت که مقام عبودیت یا علم و معرفت ابراهیم(ع) بالاتر بوده است؟

وقتی کلام به اینجا میرسد، استاد جوادی میفرماید: «نوح در دوران سالمندی مورد وعظ خدا قرار گرفت و خطاب انی أعظــک را دریافت کرد. البته عصمت وی مانع از آن اســت که کاری برخلاف شرع کرده باشد، لیکن صرف سؤال از مبدأ علم، اولاً باید مسبوق به اذن بوده و ثانیاً نحوهٔ آن بهصورت درخواست و استفهام محض باشد» (همان: ٢٧٤).

ایشان از کلمهٔ ترک اولی استفاده نکرده ولی معتقد است بهتر بود نوح(ع) با اذن قبلی این سؤال را مطرح می کرد و فقط بهصورت استفهام، نه با این جمله که در آیات مذکور آمده است.

## ترک اولی چیست؟

در قرآن آمده است: «واذ ابتلی ابراهیم ربّه بکلمات و فاتمهن قال اني جاعلك للناس اماماً قال و من ذريتي قال

لاينال عهدي الظالمين» (بقره/ ١٢٤).

خلاصهٔ مطلب این است که عهد هدایت و راهنمایی الهی به ظالمین نمیرسد و یکی از انواع ظلم، گناه کردن است. پس انبیای الهی که هدایت مردم به دست ایشان است، قطعاً گناه (که ستم به خود و خداست) نمی کنند.

اما گاهی عمل غیر حرامی از شخص بزرگی سر میزند که شایستهٔ موقعیت و مقام وی نیست. «گاهی انجام عمل مباح و حتی مستحب در خور مقام بعضی افراد نیست. در این صورت ما به آن «گناه نسبی» یا «ترک اولی » می گوییم. در واقع، گناه به این معنا که تخلف از فرمان پروردگار باشد، انجام نشده ولی از این مقام و این شخصیت چنین توقعی نبوده است (مکارم، ۱۳٦۸، ج٦: ۱۲۳). مثلاً اگر شخص با ایمان و ثروتمندی برای نجات فقیری کمک بسیار مختصری کند، شک نیست که این کمک هرچند ناچیز باشد، کار حرامی نیست بلکه مستحب است ولى هركس آنرا بشنود، مذمت مى كند؛ آن چنان که گویی حرامی مرتکب شده است.

این به خاطر آن است که از چنان انسان

ثروتمنــدی انتظــار بیشـــتری میرفــت. بههمین نسبت، اعمال بزرگان با موقعیت ممتازشان سنجیده میشود و گاهی با مقایســهای، به آن کلمــهٔ عصیان هم اطلاق می گردد. مثلاً نمازی که ممکن است از فرد عادی نماز ممتازی باشد، برای اولیای حق گناه محسوب میشود؛ زیرا یک لحظه غفلت در حال عبادت هم

برای آنها شایسته نیست. سایر اعمال آنها غیر از عبادات نیز چنین اسـت و باتوجه به موقعیت آنها سنجیده میشود. بههمین دلیل اگر یک ترک اولی از آنها سے بزند، مورد سرزنش خدا قرار می گیرند.

ترک اولی یعنی انسان کار بهتر را رها کند و سراغ کار خوب يا مباحي برود.

۱. قرآن کریم.

٢. نهج البلاغه. ٣. طباطبائي، سيد محمد حسين؛ الميزان عربي. جامعهٔ مدرسين. قم. بي تا. ۴. مكارم شيرازي، ناصر و ديگران؛ نمونه. دارالكتب. تهران. ١٣٤٨. ۵. اميني، عبدالحسين؛ الغدير في الكتاب و السنه، دار التراث. بيروت.١٩٩١. ۶. ثقفی تهرانی، محمد؛ روان جاوید. برهان. تهران ۱۳۹۹ ه.ق.

٧. كاشاني، فتح اله؛ منهج الصادقين. الاسلاميه. تهران. ١٣٤٤. ٨. صدوق، محمد بن على؛ عيون اخبار الرضا(ع). دارالكتب. تهران. ١٣٤٢. ٩. جوادي آملي، عبدالله؛ سيرة پيامبران در قرآن، نشر اسراء قم. ١٣٨٩.



تعهد هدايت وراهنمايي

الهيبه ظالمين نميرسدويكي

ازانواع ظلم، ڪناه ڪردن

است. پس انبياي الهي که

هدایت مردم به دست ایشان

است، قطعًا گناه (که ستم به

خود و خداست) نمی کنند